La Paracha par Mariacha

Chémot, Paris, Vendredi 9 janvier 2026 16h56— 18h08
«... 28 ... Qui suis-je 7»

Ce sont les premiers mots que prononce Moché
Rabbénou lorsque Hakadoch Baroukh Hou se
révele a lui, au buisson ardent, pour lui demander
d’aller sauver le peuple d’Israél. « Qui suis-je ? »
C’est par cette question que s’ouvre la parole de
Moché. Et c’est par cette question que s’ouvre
aussi notre exploration: pour quelle raison
Hakadoch Baroukh Hou a-t-I1 choisi Moché ?

Moché se présente a nous par un « qui suis-je ? ».
Ces mots-la ne nous quitteront plus jusqu’a la fin
de la Torah, jusqu’a Devarim. Ses dernicres
paroles seront ce verset lumineux: « 7N
o§7°... » Bienheureux Israél... un peuple
protégé... Mais les premicres, elles, sont « »
Ny, Qui suis-je ?

Alors qui est Moché ? Qui est Moché, et pour
quelle raison a-t-il mérit¢é de devenir Rabbénou,
notre Rav, le Rav de tous, le Rav de tous les Juifs
dans toute 1’histoire d’Israél ?

Quel que soit notre niveau de pratique, que 1’on
soit séfarade, hassid, que 1’on vive en Israél ou
que ’on n’y vive pas encore, Moché Rabbénou
fait I’'unanimité. Il a unifié la totalité du peuple
juif. Il est, et restera, Rabbénou. Il est donc
essentiel de comprendre ce qui le caractérise :
qu’est-ce que cet « 2ix¥ » de Moché, ce « » » de
Moché, qui a fait de lui Rabbénou ?

Ce que l'on sait de Moché commence dans
I’ombre des décrets les plus cruels contre les 2
289w». Caché par sa mére, puis placé dans une
corbeille sur le Nil, il est sauvé miraculeusement
par Batya, la fille de Pharaon, qui 1’adopte et lui
donne son nom: Moché - « tiré¢ des eaux ». Il
grandit, et la Torah, en quelques versets a peine,
choisit de nous donner I’essentiel, comme si elle
disait: voila ce qu’ill faut regarder pour
comprendre pourquoi cet homme sera choisi.

« 971 » il grandit. 11 est jeune homme.
« PONON N¥2 » il sort vers ses fréres. 1l sait qu’il
est hébreu. Il sait qu’il a été adopté. Il sort.

Il aurait pu rester a 1’abri, au calme, dans la
douceur du palais doré. Il aurait pu se laisser
porter par le destin de puissance que I’Egypte lui
offrait : disent les commentateurs, il était déja fort,

essentiel=le

déja impressionnant, déja doté de qualités
intellectuelles extraordinaires.
Mais il sort. Et il voit.

Il voit ’insupportable: 1’oppresseur et 1’opprimé.
Il voit un Egyptien en train de frapper un Hébreu.
I wvoit la violence brute, la domination,
I’humiliation. Et il s’interpose.

« UPN PN DN LLLT0) 75 197 » il se tourne de part et
d’autre et il voit qu’il n’y a personne. Alors il
prend la défense de I’Hébreu, tue I’Egyptien et
I’enfouit dans le sol.

Et pourtant, dés le lendemain, cela se sait. Alors
comment entendre « il n’y a personne » ?

Le Rabbi de Loubavitch ouvre ici une lecture
décisive: il ne s’agit pas d’un constat de solitude
au sens matériel. Il s’agit d’un constat de solitude
au sens moral. Il n’y avait personne pour réagir.
Personne pour s’interposer. Personne pour dire:

« Cela n’aura pas lieu. »

Chacun se tait. Chacun attend I’autre. Chacun se
proteége : « Ce n’est pas mes affaires. » « Je vais
étre mélé a quelque chose. » « On m’en voudra. »
« Pour qui je vais passer ? » Dans un groupe, dans
une foule, dans une institution, la passivité devient
facile et la parole devient un danger.

Or Moché appartient a deux mondes: il a grandi
dans le monde égyptien, et il se tourne vers le
monde des Hébreux. Et malgré tout, il trouve en
lui la force de dire : non. Non a I’injustice. Non a
la maltraitance. Non a ’usage du pouvoir pour
écraser.

C’est I’écho direct des mots de nos Sages: « 2772
YN NPTY S7AYiT LuPN PNY » la ou il n’y a pas
d’homme, efforce-toi d’étre un homme.

Moché voit « 2’8 8 », personne ne réagit. Et il
décide d’étre « N ».

Il a grandi dans un monde de castes: dominants et
dominés, puissants et esclaves. Mais la, ce qu’il
voit dépasse le simple ordre social: c’est
I’agression, la brutalité, la violence indigne. Et il
réagit quitte a y laisser sa vie.

Et cette scéne n’appartient pas seulement a
I’Egypte ancienne. Elle traverse 1’école, le travail,
les institutions, les familles: voir quelque chose



La Paracha par Mariacha

Chémot, Paris, Vendredi 9 janvier 2026 16h56— 18h08

d’immoral, d’injuste, et s’empécher de parler. En
fait, on a peur d’€tre mal vu, on craint d’étre
accus¢ d’orgueil, on ne veut pas « faire de
vagues». On préfere rester dans sa zone de
confort.

Mais lorsqu’on ose parler, lorsqu’on ose nommer
I’inacceptable, un mouvement intérieur se met en
marche: c’est la route de la guéoula. Et lorsqu’on
¢touffe la voix intérieure, lorsqu’on neutralise la
boussole morale, c’est la galout qui gagne I’exil,
méme au milieu des autres.

Le Rav Jacobson lit dans cette premicre action de
Moché une fondation: le courage de condamner ce
qui doit étre condamné, méme lorsque le groupe
voudrait étouffer. Dans tant d’institutions,
lorsqu’une faute grave se produit, la tentation est
de protéger le systéme: « Ne fais pas honte. Ne dis
pas ce que personne ne veut entendre. Protege
I’institution. Protége le fonctionnement. Cela a
toujours été comme ¢a. CCa retombera sur toi. »

Il parle méme d’institutions orthodoxes, ultra-
orthodoxes, ou des abus peuvent exister, et ou des
voix qui voudraient dénoncer sont réduites au
silence. Ce qui est vrai la-bas est vrai ici : aux
Etats-Unis, en France, en Israél, ailleurs. Le méme
mécanisme. Le méme étouffement.

Or Moché Rabbénou est celui qui refuse la
passivité¢ devant D’injustice. C’est la premiere
chose que la Torah nous dit de lui. Et c’est pour
cela qu’il devient poursuivi, recherché, menace:
Pharaon veut le tuer, et Moché doit fuir.

Mais ce n’est pas un épisode isolé: c’est un fil
directeur.

Le lendemain, Moché voit deux Hébreux en
conflit. Il s’interpose a nouveau. Et les premiers
mots que la Torah met dans sa bouche sont un cri
de conscience :

«?3y7 720 7p%» Pourquoi frappes-tu ton prochain?
Pourquoi 1’agression ? Pourquoi la violence ?
Comment I’humanité se retire-t-elle au point de
laisser I’animalité gouverner ?

Il s’interpose encore. Il est incompris. Il est rejeté.
Il comprend que le danger est désormais sur lui. Il
fuit en Midian.

Et 1a, encore une fois, il se léve.

essentiel=le

Le ‘Hatam Sofer souligne les trois scénes ou
Moché s’interpose:

—un Egyptien contre un Hébreu ;

— deux Hébreux entre eux ;

— des bergers midianites agressant les filles de
Yitro, midianites également.

Sept filles viennent abreuver le troupeau. Les
bergers les chassent, les agressent.

Et Moché : « ywiy 7uh 022 » il se léve et les
sauve.

Ici, il n’y a plus aucun « lien naturel » : ni frére, ni
camp, ni peuple.

Seulement des inconnus contre des inconnues.
Moché, étranger en terre étrangere, s’interpose
immédiatement.

Ces trois histoires révelent en fait 1’essence de
Moché.

La premiére pourrait s’expliquer: défendre un
Hébreu, c’est défendre « les siens ».

La deuxi¢me exige déja plus : intervenir au sein
méme du peuple, 1a ou ’on préfére souvent ne
rien voir, ne rien dire.

La troisieme enléve toute excuse: il n’y a plus
d’appartenance possible. Et pourtant il se leve.
Parce que [D’injustice, pour lui, n’est pas une
affaire de clan. C’est une obligation intérieure.

Et c’est tout ce que la Torah choisit de raconter de
Moch¢ avant le buisson ardent.

Alors vient « *2ix % » : qui suis-je ?

Rav Sacks dit: ce n’est pas seulement I’humilité
de celui qui dit « je ne suis personne ». C’est une
question d’identité.

Qui suis-je, au fond ?

J’ai un nom égyptien: Moché.

J’ai une mere adoptive égyptienne: Batya.

J’ai grandi dans la sagesse égyptienne.

Je suis hébreu, mais je n’ai pas grandi parmi les
Hébreux.

Je vis en Midian depuis des décennies, marié¢ a
Tsipora, pére de Guerchom et le nom méme de
mon fils dit: « je suis étranger ici ».

Partout, Moché est différent. Parmi les Midianites,
il est différent. Parmi les Egyptiens, il est



La Paracha par Mariacha

Chémot, Paris, Vendredi 9 janvier 2026 16h56— 18h08

différent. Parmi les Hébreux aussi, il est différent.
Et précisément parce qu’il n’est pas « enfermé »
dans une appartenance totale, il peut devenir
Rabbénou pas le Rav d’un groupe, mais le Rav de
tous.

La psychologie sociale nommera plus tard la
puissance du « groupe d’appartenance ». Les
expériences de Milgram sur la soumission a
I’autorité, et celle de Stanford sur les roles, ont
montré combien 1’homme peut se plier au cadre,
au systeme, au regard du groupe. Et en méme
temps, le besoin d’appartenir est fondamental:
dans la pyramide de Maslow, c’est le troisiéme
besoin.

Mais ce besoin ne doit jamais étouffer la boussole
morale. Il ne doit jamais étouffer 1’exigence
¢thique. Il faut pouvoir interroger son propre
groupe: est-ce juste, ou non ? Est-ce humain, ou
non ?

Et 1a se tient la singularit¢ de Moché: ne pas étre
prisonnier d’un club, d’une ¢élite, d’un
mouvement, d’une institution. Ecouter I’intérieur
la boussole morale plutdt que la pression du cadre,
plutot que le poids de Dautorité, plutét que
I’hypnose de I’appartenance. C’est cela qui lui
permettra de porter ensuite toute 1’ame d’Israél.

« °2i% » : ’homme debout, vertical. L’homme en
progression. L homme qui se remet en question.
Et il est frappant de constater qu’Hachem ne
répond pas a « °2i§ % » en donnant une définition.
I1 ne lui donne pas une étiquette. Il lui donne une
présence: « Je serai avec toi. » Comme si I’identité
de Moché était précisément de rester en question,
de rester ouvert, de rester en mouvement.

C’est d’ailleurs cette disposition intérieure qui lui
permet d’entendre 1’appel au buisson ardent. Un
buisson briile et ne se consume pas: combien
auraient continué leur route? Mais Moché s’arréte.
Il observe. 1l regarde vraiment. Il est mitbonen. Il
s’interroge sur tout ce qu’il observe. Rien n’est
automatique, rien n’est « normal », rien n’est
acquis.

« NINT2 70 2 0PN 872 » Hachem vit qu’il s’était
€carté pour voir.

essentiel=le

Moché s’est écarté pour voir ses freéres. Il s’est
écarté pour voir la souffrance. Il s’est écarté pour
voir la violence. Il s’est écarté pour voir I’injustice
et pour ne pas laisser la conscience se rendormir.
A nouveau, il s’écarte pour observer un
phénomene étrange.

« °2i8 » » ne se referme pas sur Moché seulement.
Cette question devient une identité transmise:
vivre en se demandant « qui suis-je ? » pour ne
pas se claquemurer dans un groupe, pour ne pas
laisser 1’appartenance tuer 1’écoute, pour ne pas
laisser I’institution étouffer la vérité.

En effet, suivre aveuglément la route tracée par
ceux auxquels on appartient est dangereux.

Depuis le retour d’Israél sur sa terre, le peuple juif
se cloisonne dans des migzarim ces
compartiments: ultra-orthodoxes, dati leoumi,
sionistes, hassidim, laiques de droite, laiques de
gauche... Cloisonnements qui divisent et qui
excluent. On en oublie qu’il existe Rabbénou,
celui qui entend, celui qui porte, celui qui sait étre
la voix dissidente quand tout le monde se tait.

Dans cette méme ligne, le courage d’une voix
différente  surgit parfois au prix de la
condamnation sociale comme avec [’exemple
d’Arthur et du livre qu’il a sorti: quand la bien-
pensance réclame le silence, quand les mots se
retournent, quand la boussole morale disparait, il
faut une force rare pour continuer a dire ce qui est
juste.

Et dans « *» », une autre lecture s’ouvre: « » »
comme « 2’ », les mémes lettres. « 2’ » vaut 50.

50 : dépasser 49, les 49 jours du Omer, puis le 50e
jour ou I’on regoit la Torah.

50: les 50 portes de /73, les 50 niveaux de
compréhension.

Le « » » de Moché est alors un chiffre
d’ouverture, de dépassement, d’infini : la capacité
d’aller au-dela du naturel, au-dela du réflexe, au-
dela du groupe.

Ce chiffre 50 qui apparait telle une identit¢ de
mouvement me fait aussi sourire, car bH, cette
semaine, j’ai fét¢ mes 50 ans (en date civile ; en
date hébraique, cela tombera le vaw '77). 50 comme
un saut, une traversée, une entrée dans le monde
de 7r2.



La Paracha par Mariacha

Chémot, Paris, Vendredi 9 janvier 2026 16h56— 18h08

Je lis « 2ix¥ » » et me dis que nous devons
entendre profondément cet appel constant a
dépasser le cadre, a ne pas s’y enfermer.

Cela nécessite une introspection constante. C’est
ce que fait Moché avant de s’interposer.

« 779) 75 192 ». Au niveau métaphorique, Moché se
tourne vers deux identités: Egypte et Hébreu,
prince et esclave, dominant et dominé. Il est pris
entre deux mondes, entre deux loyautés, entre
deux réalités qui se mélent en lui. Et combien de
fois cette tension existe en nous: vouloir faire
allégeance a deux identités, a deux univers, a deux
cercles, et ne pas savoir ou se tourner.

« UPN PN D N7 » devient alors une question
intime: ou est « I’homme » en moi ? Ou est ma
consistance ? Ou est ma colonne vertébrale ? Quel
est mon moteur principal ?

Quand il n’y a pas d’« 2§ », on suit. On suit le
groupe. On suit la foule. On suit la peur. Et la
tragédie commence la: vivre sans ce travail de
vérité, sans cette question.

Alors « *¥»7°08 72 » peut aussi se lire : frapper
’Egyptien intérieur, enterrer ce qui, en soi,
voudrait choisir le confort du palais plutot que la
vérité du bien. Ce n’est pas nier son histoire. C’est
choisir son devenir.

Et ces « moments de vérit¢ » reviennent dans
chaque époque. Ils reviennent dans les universites,
chez des jeunes femmes juives qui se demandent
s’il vaut mieux cacher son identité, choisir un
camp, se taire, ou au contraire dire haut et fort qui
I’on est et lutter pour la voix de la boussole
morale. IIs reviennent dans les familles, dans les
belles-familles, dans les cercles sociaux, dans les
mondes religieux, dans les mondes politiques,
dans toutes ces identités multiples qui nous
traversent.

Dans le méme ordre d’idée, une personne issue
d’un milieu ultra-orthodoxe qui voit en Isra€l des
manifestations, des 7297, un 77 21277, des jeunes
mis en danger, et qui doit décider : est-ce que je
me tais parce que c’est « mon groupe », ou est-ce
que j’ose interroger, oser dire que quelque chose
est moralement inacceptable, méme si cela
dérange ? Sans méme entrer ici dans les raisons

essentiel=le

politiques ou sociologiques, [’appartenance ne
dispense jamais de 1’exigence éthique.

La voix intérieure ne peut pas étre étouffée.
L’injustice ne peut pas ¢étre regardée sans
tremblement. L’homme n’a pas le droit d’étre
passif lorsque le mal se déploie.

A I’époque de Moché, avant le don de la Torah, la
boussole morale était I’unique phare. Aujourd’hui,
la Torah est cette boussole absolue. Ce n’est ni
I’institution, ni le systéme, ni le groupe
d’appartenance qui décide du juste: c’est la Torah.
Et dans certaines situations, les mots de la Torah
sont clairs.

Je sais 6 combien ces paroles sont sensibles et
subtiles. Je prie que mes mots soient compris de
facon juste. Que nous soyons dignes de la Torah
de Moché Rabbénou. Que nous sachions faire le
choix de la 7282, et non celui de la M%) car, au
fond, quand on se tait devant I’injustice, on reste
du coté de I’exil ; et quand on a le courage de
parler, de s’interposer, on marche du c6té de la
délivrance.

Moche¢ n’a pas €té€ choisi parce qu’il était puissant.
Il n’a pas été choisi parce qu’il était « du bon
camp ».

Il a été choisi parce qu’il s’est arrété pour voir,
parce qu’il s’est levé pour sauver, parce qu’il a
écouté la voix intérieure de la justice, parce qu’il a
refusé I’indifférence, parce qu’il a su vivre « »
»i¥ » comme une interrogation permanente, une
verticalit¢ d’homme debout.

Que nous soyons dignes de sa Torah, de sa voix,
de sa boussole.

Et que nous sachions, nous aussi, sortir de la
passivité, refuser 1’étouffement, écouter ce point
intérieur ce %1%x y1¥°) qui nous indique le juste.

Amen ! Shabat Shalom!
Mariacha Drar

SCANNEZ MOI!




